
1 
 

Der Gottesdienst – Mitte der Gemeinde? 
Vortrag zur Frühjahrstagung der Landessynode der Ev. Landeskirche Anhalts  

Köthen, 27. April 2013 

Von Dr. Folkert Fendler 

Leiter des Zentrums für Qualitätsentwicklung im Gottesdienst Hildesheim 

 „Der Gottesdienst ist nicht die Mitte der Gemeinde.“ Wer diesen Satz sagt, meine Damen 
und Herren, der hat die Aufmerksamkeit seiner Zuhörer sicher. Denn es ist immer schön, 
einem vermeintlichen Dogma zu widersprechen. „Der Gottesdienst ist nicht die Mitte der 
Gemeinde.“ Wer das sagt, der hat vielleicht nicht die Lacher auf seiner Seite, aber dieje-
nigen, die den Mut bestaunen, einmal auszusprechen, was doch auf der Hand liegt, aber 
sich sonst keiner zu sagen traut: Wie viele Leute gehen denn noch in die Kirche? Und wa-
rum gehen sie? Nicht nur in Anhalt, sondern bundesweit geht doch der Gottesdienstbesuch 
zurück. Muss man da nicht einmal ehrlich sein? Wenn das Häufchen, das da sonntags 
manchmal zusammenkommt, die Mitte der Gemeinde sein soll, was ist das denn für ein 
Armutszeugnis für die christliche Gemeinde, was soll das denn für eine Mitte sein? 

Wer diesen Satz: „Der Gottesdienst ist nicht die Mitte der Gemeinde“ sagt, der hat Recht – 
allerdings nur unter zwei Voraussetzungen: 1. Wenn er dabei nur den Gottesdienst am 
Sonntagmorgen meint, und 2. Wenn er als Mitte nur gelten lässt, was zahlenmäßig eine 
hohe Anziehungskraft hat. Es kommt also darauf an, was man unter „Gottesdienst“, und es 
kommt darauf an, was man unter „Mitte“ versteht. 

Betrachten wir diese beide Voraussetzungen genauer. Wenn der Gottesdienst Mitte der 
Gemeinde ist, wer sagt denn, dass damit nur der Sonntagsgottesdienst gemeint ist? Unser 
Rebell übersieht, dass es noch viele andere Gottesdienstformen gibt: Zum Beispiel die Got-
tesdienste anlässlich von Kasualien, also von Taufen, Trauungen und Beerdigungen. Die 
Gottesdienste zu Festen und Jubiläen, zum Schulanfang und Erntedank. Es gibt Andachten 
und gottesdienstliche Feiern im Rahmen von Gemeindegruppen, Chören und Synoden. Ja, 
mehr noch: Gottesdienst im weiteren Sinn kann sogar mitten im Alltag stattfinden. Paulus 
hat so etwas zumindest behauptet. Im 12. Kapitel des Römerbriefes schrieb er: „Gebt euer 
Leiber zum Opfer hin, dass lebendig, heilig und Gott wohlgefällig ist. Das sei euer vernünf-
tiger Gottesdienst.“ 

Gottesdienst ist Hören auf Gottes Wort und Gottesdienst ist Antworten auf dieses Hören. 
Antworten mit Glaube und Vertrauen, Antworten in Lob und Dank, Antworten mit dem 
ganzen Leben. Gottesdienst ist die Begegnung von Gott und Mensch, das ineinander Ver-
schränkt-Sein von göttlicher und menschlicher Wirksamkeit. Jemand hat mal gesagt, der 
Gottesdienst fängt Sonntag um 11.00 Uhr an und dauert bis zum nächsten Sonntag um 
10.00 Uhr. Dieses weite Gottesdienstverständnis (Hören auf Gottes Wort und Antworten auf 
Gottes Wort mit Gedanken, Worten und Werken) macht schon einmal nachdenklich. Hier 
geschieht doch etwas ziemlich Zentrales für unsere Kirche. 

Schauen wir auf die zweite Voraussetzung: Mitte ist das, wo viele hingehen. Ist das wirklich 
so? Dann wäre die Mitte, das Zentrum von irgendetwas über Quantitäten definiert, über 
Zahlen. Quantitäten können aber allenfalls eine Quote angeben, können angeben, wo Men-
schen gern hingehen oder hinschauen. Die Unterhaltungsshow „Wetten dass?“ hatte früher 
einmal traumhafte Quoten. Die ließen alle anderen Sendungen vor Neid erblassen. War 
„Wetten dass“ deshalb die Mitte des Deutschen Fernsehens? Ich bezweifle das. Eine Mitte 
wird über Qualitätskriterien definiert. Die Mitte bezeichnet das, wo das Entscheidende 
geschieht, wo das Wesen einer Sache deutlich wird. Als Mitte unserer Gesellschaft wird 
manchmal die freiheitlich-demokratische Grundordnung genannt. Das ist eine wichtige in-
haltliche, keine zahlenmäßige Aussage. Und solch eine inhaltliche Aussage müssten wir 
auch über die Mitte unserer Kirche und unseres Gemeindelebens finden. 



2 
 

Es gibt ein Jesuswort, das Sie alle kennen, in dem Jesus diese Frage ziemlich eindeutig 
beantwortet. (Und es geschieht gar nicht so oft, dass die Bibel auf unsere Fragen so klare 
Antworten hat.)  Da sagt er, er sei mitten (!) unter uns, wo zwei oder drei in seinem Na-
men versammelt sind. (nach Mt 18,20) Jesus Christus selber ist Mitte christlicher Gemein-
de. Da wo Menschen in seinem Namen versammelt sind, bildet sich christliche Gemeinde. 
Und ganz nebenbei lässt er über die Quantitäten, die für diese Bildung einer Mitte nötig 
sind, keinen Zweifel. Zwei reichen. Drei sind auch ok. Ob mehr besser ist, sagt Jesus nicht. 
Jedenfalls nicht nur einer. Einer kann nämlich keinen Kreis bilden.  

Was heißt nun genauer: in Jesu Namen versammelt zu sein, also sozusagen: Christus in die 
Mitte zu nehmen. Das kurz zu entfalten, dazu inspiriert mich ein Pauluswort aus dem Ephe-
serbrief  (3,14.17-19): „Ich beuge meine Knie vor dem Vater,… dass Christus durch den 
Glauben in euren Herzen wohne und ihr in der Liebe eingewurzelt und gegründet seid. So 
könnt ihr … begreifen, welches die Breite und die Länge und Höhe und Tiefe ist, auch die 
Liebe Christi erkennen, die alle Erkenntnis übertrifft, damit ihr erfüllt werdet mit der gan-
zen Gottesfülle.“  

Breite, Länge, Höhe und Tiefe – das ist die Geometrie des Glaubens und der Liebe Christi! 
So wie der Begriff der Mitte ein räumlicher ist, benutzt Paulus auch hier räumliche Dimen-
sionen, um das Geheimnis des Glaubens und der Liebe zu ermessen. Und das passt ja auch. 
Eine Mitte kann nur konstituiert werden, wenn es ein Darüber und Darunter, ein Davor und 
Dahinter gibt, ein Darumherum. 

Höhe des Glaubens und der Liebe, meine Damen und Herren, heißt doch: Wir brechen nach 
oben aus. Wir lassen uns nicht begrenzen von dem, was vor Augen liegt. Andere sehen 
nichts, wenn sie nach oben gucken oder durch den Weltraum fliegen. Für uns ist der Him-
mel nicht leer. Wir glauben an eine Wirklichkeit hinter dieser sichtbaren Welt, eine Macht, 
die trägt, Sinn gibt und trösten kann. Wir rechnen damit, dass es Worte gibt, die uns be-
rühren können, Worte, die wir uns nicht selber sagen können, und die trotzdem und gerade 
deshalb die Wahrheit über unser Leben aussprechen. Das Vertrauen auf Gott schenkt unse-
rem Leben Höhe und Weite – sogar über den Tod hinaus. 

Die Tiefe des Glaubens und der Liebe ist die Dimension, die sich nicht mit der Oberfläch-
lichkeit zufrieden gibt. Christen wollen sich nicht blenden lassen von Status, Herkunft, 
Kleidung oder Leistungsfähigkeit. Sie sehen hinter allem den Kern einer Persönlichkeit, den 
Gott liebt. Auch bei sich selbst! Darum wird Leiden nicht schöngeredet und Schuld nicht 
verschwiegen. Darum der leidenschaftliche Einsatz für Schwaches und Verlorenes, für 
Randgruppen, der Widerspruch gegen Ungerechtigkeit, Friedlosigkeit und Ausbeutung. Ja, 
das Leben ist abgründig. Aber in allen Abgründen fühlen Christen sich nicht allein. Da ist 
einer, der immer schon vorher da war. – Tiefe des Glaubens. 

Die Breite des Glaubens und der Liebe: Christsein kann man nicht allein. Das hatten wir 
schon. Christsein heißt Teil einer Gemeinschaft sein. Sicher, zwei oder drei würden genü-
gen. Aber es ist auch nicht schlimm, wenn es mehr sind. Wenn wir manchmal darunter lei-
den, dass wir vor Ort nur so eine kleine Schar sind, dann kann es ein tröstlicher Gedanke 
sein, dass wir mit etwas Abstand betrachtet eigentlich eine riesige, weltumspannende Ge-
meinschaft sind. 24 Millionen Evangelische allein in Deutschland, mehr als 2 Milliarde 
Christen in der Welt! Was hat das Christentum nicht für eine prägende Kraft gehabt und 
hat es immer noch, selbst da, wo nicht geglaubt wird, denken Sie nur an die Zeitrechnung! 
Christentum ist ein Breitenphänomen. Wir finden weltweit Heimat und Gleichgesinnte. 
Darauf dürfen wir ruhig auch ein bisschen stolz sein, oder vielmehr dankbar und voll Stau-
nen: wir sind ein Teil davon. – Breite des Glaubens. 

Die Länge des Glaubens und der Liebe schließlich verweist auf den zweitausendjährigen 
Traditionsstrom, in dem wir stehen. Jesus Christus war keine fixe Idee Gottes. Das Chris-
tentum hat sich bewährt, es hat sich ausgebreitet. Es war plausibel im Altertum. Es war 
plausibel im Mittelalter. Es war plausibel in der Aufklärung. Und es ist noch heute plausi-
bel. Viele unserer Kirchengebäude sind Zeugnisse dieser Längendimension. Taufsteine er-



3 
 

zählen die Geschichte unserer Vorväter und -mütter in der Folge der Generationen. Litur-
gien, Gesänge, die Musik Bachs – wem sage ich das in Köthen? –  verbindet über Jahrhun-
derte und über alle Regionen der Erde hinweg. – Länge des Glaubens und der Liebe. 

Über die Höhe und Tiefe, die Breite und Länge nähern wir uns der Mitte unserer Kirche: 
Christus. Dabei verläuft die eigentliche Bewegung umgekehrt: Von der Mitte gehen die Im-
pulse aus, die in diese Dimensionen vordringen. Die Mitte öffnet uns den Himmel, dringt in 
ungeahnte Tiefendimensionen vor, hat enorme Breitenwirkung und langen Atem, um nicht 
zu sagen: ewigen. 

Das Einzige: Ich habe in den letzten Minuten gar nicht mehr vom Gottesdienst gesprochen. 
Habe ich mich verrannt? – Ich habe ununterbrochen vom Gottesdienst gesprochen! Denn die 
genannten vier Dimensionen des Glaubens und der Liebe werden vor allem im Gottesdienst 
sichtbar und wirksam. Unser Gemeindeleben besteht aus vielen anderen Aktivitäten und 
Veranstaltungen: Chöre und Unterricht, Sitzungen und Seelsorge, Bildung und Geselligkeit – 
von Mutter-Kind-Gruppen bis zu Seniorenkreisen. Aber andere „Anbieter“ halten auch sol-
che Aktivitäten vor. Hier sind wir verwechselbar, auch wenn solche Gruppen ihr Recht ha-
ben als Ausprägungen christlicher Gemeinschaft. Es ist der Gottesdienst, der christliches 
Gemeindeleben unverwechselbar macht. Hier kommen die vier Dimensionen des Glaubens 
und der Liebe zum Tragen, deren Mitte Christus ist. Und diese können sogar ausstrahlen in 
die Gruppen und tun das ja auch oft: in Andachten, in geistlicher Musik, in Gesprächen 
über den Glauben, in tätiger Liebe, in Annahme und Vergebung von Schuld, im gemeinsa-
men Gebet.  

Erst diese gottesdienstlichen Züge, in denen sich Himmlisches und Irdisches kräftig zu mi-
schen beginnen, machen unser Gemeindeleben zu einem christlichen Geschehen. Es gibt 
sicher viele Orte in unseren Aktivitäten, wo Christus sich als Mitte einstellen kann, aber 
der Gottesdienst ist der vornehmste unter ihnen. Umgekehrt ausgedrückt: In schlechten 
Zeiten könnte manches fehlen, der Gottesdienst kann nie fehlen. 

Insofern, liebe Schwestern und Brüder, ist der Gottesdienst – im engeren und im weiteren 
Sinne – die Mitte unseres Gemeindelebens. Nicht im Sinne der Siegerquote, sondern als 
Mitte unserer Identität. Hier wird deutlich, wer wir sind und was uns ausmacht. Das wird 
nicht widerlegt durch kleine Zahlen. Der Gottesdienst ist wie der Sauerteig, der den gan-
zen Teig durchdringt. Er ist wie das Salz, von dem wenig große Wirkungen hat. – 

Sich den Stellenwert des Gottesdienstes in unserer Kirche zu vergegenwärtigen, ist das 
eine. Die Frage seiner konkreten Gestaltung ist das andere, das daraus notwendig folgt. 
Eine Frage, die immer wieder neu gestellt werden muss. Hier wird es keine Patentlösungen 
geben. Aber es gibt Themen und Schaltstellen im Zusammenhang mit dem Gottesdienst, 
die immer wieder bedacht werden sollten und für die eigene Gemeinde oder Region ver-
bindlich entschieden werden müssen. Die Evangelische Landeskirche Anhalts hat sich vor-
genommen, das Thema Gottesdienst in der nächsten Zeit auf ihrer Synode zum Schwer-
punktthema zu machen. Das ist eine wichtige und weitreichende Entscheidung. 

Wir möchten Ihnen ein bisschen Stoff dafür liefern, sich in das gottesdienstliche Thema 
einzuarbeiten und vielleicht sogar ein paar Impulse in die Gemeinden hineinzugeben. Wir 
haben fünf Thesen zum Gottesdienst aufgestellt, die zum Nachdenken und Weiterdenken 
anregen. Die Frage der unterschiedlichen Gottesdiensttypen, die vorhin im Anspiel deutlich 
wurde, ist dabei ein Thema, das alle Thesen durchzieht. Die Thesen sind jeweils in Form 
von Spannungsfeldern formuliert. Einer These steht sozusagen immer eine Antithese ge-
genüber. Wir möchten Sie im Anschluss bitten, darüber in einen Austausch zu treten. 

 

 

 

 



4 
 

 

(Höhe/Tiefe:) These 1: Spannungsfeld „Gottesnähe und Menschennähe“ 

Pol A: Der Gottesdienst ist nicht nur „von dieser Welt“. Er feiert das Geheimnis Gottes, das 
durch den Verstand nicht erfasst werden kann. Seine spirituelle Dimension sollte gestärkt 
werden.  

- Deshalb sollten in ihm Elemente der Stille und der Anbetung eine größere 
Rolle spielen, der Wortanteil dagegen könnte kleiner ausfallen. 

Pol B: Der Gottesdienst zielt auf die Alltagsnähe seiner Verkündigung. Die Relevanz der 
christlichen Botschaft für das alltägliche Leben muss im Gottesdienst gestärkt werden. 

- Deshalb soll in der Evangelischen Landeskirche Anhalts ein umfassender 
Prozess theologischer Reflexion in Gang gesetzt werden, in dem die Kern-
inhalte des christlichen Glaubens in ihrer Bedeutung fürs Alltagsleben re-
flektiert werden. 

- Gemeinden sollten noch stärker mit dem Gottesdienst dorthin gehen, wo 
die Leute sind (Feste, Jubiläen, Urlaub, etc.) 

 

(Breite:) These 2: Spannungsfeld „Gottesdienst für alle, Gottesdienst für verschiedene 
Zielgruppen“ 

Pol A: Der Gottesdienst vereint alle Gemeindeglieder in der einen gottesdienstlichen Feier 
am Sonntagmorgen. 

- Deshalb soll an jeder Predigtstätte Gottesdienst in einer Weise  gefeiert 
werden, dass er möglichst viele Menschen anspricht. 

- Der Sonntagvormittag als Gottesdiensttag ist unbedingt zu erhalten und zu 
stärken. 

Pol B: Den einen Gottesdienst für alle gibt es nicht. Er muss sich Zielgruppen-, Alters- und 
Milieuspezifisch den Menschen in ihrer Unterschiedlichkeit zuwenden.   

- Deshalb soll es möglichst in jeder Gemeinde auch zielgruppenorientierte 
Gottesdienste geben. 

- Verstärkt sind auch andere Gottesdienstzeiten zu erproben, die den Frei-
zeitgewohnheiten der verschiedenen Lebensgewohnheiten entsprechen.  

 

These 3: Spannungsfeld „Gemeinschaft und Einzelner im Gottesdienst“ 

Pol A: Viele Menschen wollen im Gottesdienst eher mit Gott allein sein und Distanz zu den 
Anderen wahren. 

- Deshalb sollen die Beteiligungsmöglichkeiten der Gottesdienstgemeinde 
auf Hören, Singen und Beten konzentriert werden. Aktionselemente sollen 
nur in besonderen Gottesdiensten mit vorheriger Ankündigung aufgenom-
men werden. 

Pol B: Der Gottesdienst wird attraktiv, wenn in ihm eine offene und einladende Gemein-
schaft spürbar wird. 

- Deshalb soll es in jedem Gottesdienst und/oder danach Gemeinschaft stif-
tende Aktionen oder Elemente geben, die den Menschen helfen, miteinan-
der in Kontakt zu kommen. 

 

 



5 
 

(Länge:) These 4 Spannungsfeld „Tradition und Moderne“ 

Pol A: Der Gottesdienst muss sich stärker auf seine Wurzeln besinnen. Er lebt vom Schatz 
einer zweitausendjährigen Tradition, in die sich die Menschen fallen lassen können. 

- Deshalb soll der Gottesdienst verlässlich in der traditionellen liturgischen 
Form gefeiert werden. 

- Seine Sprache darf und soll sich von der Sprache des Alltags unterscheiden 
und ein eigenes poetisches Profil aufweisen. 

Pol B: Der Gottesdienst muss moderner werden. Er braucht neue Formen, die den Kommu-
nikationsgewohnheiten und ästhetischen Vorlieben heutiger Menschen entsprechen.  

- Deshalb soll es in jeder Gemeinde Gottesdienste in alternativen und expe-
rimentellen Formen geben. 

- Die Agenden der Landeskirche sollen überprüft werden, ob ihre Sprache 
alltagsnah und verständlich ist. 

 

These 5: Spannungsfeld „Vertraute Lieder und neue Töne“ 

Pol A: Der evangelische Gottesdienst lebt von der klassischen Kirchenmusik. Bachs Musik 
und die Choräle des Gesangbuchs müssen stärker gepflegt und vermittelt werden.  

- Deshalb sollen die klassischen Choräle den Gemeinden wieder verstärkt 
nahe gebracht werden, z.B. in Form einer Kernliederliste. 

- Für den Erhalt einer hochwertigen Kirchenmusik werden mehr klassisch 
ausgebildete hauptamtliche Kirchenmusiker gebraucht. 

Pol B: Neue Musik und neue Lieder müssen wesentlich stärker in den Gottesdienst einbezo-
gen werden. Nur so – und gerade durch die emotionsreiche Musik – werden Menschen heute 
erreicht. 

- Deshalb sollen im Gottesdienst regelmäßig neue Lieder vorgestellt und 
eingeübt werden. 

- Der Ausbau populär Kirchenmusik– auch durch entsprechend geschulte Kir-
chenmusiker – soll stärker gefördert werden. 

 

Kleingruppen:  

Bildung von sechs Gruppen, die alle Thesen diskutieren, anschließend Bepunktung der The-
sen durch die einzelnen 


